

## ПРОСВЕТИТЕЛЬСКИЙ ЛИСТОК ХРАМА ПРП СЕРГИЯ РАДОНЕЖСКОГО В БУСИНОВЕ N° 2 (25) 2016

# C RESHIKHAH 1100T0AH!

### **Что говорят святые отцы о посте?**

«Если бы постилась Ева, и не вкусила с древа, то мы не имели бы теперь нужды в посте. «Ибо не здоровые нуждаются во враче, но больные» (Мф. 9, 12). Мы повреждены грехом; уврачуемся покаянием, а покаяние без поста не действенно.

(Св. Василий)

Пост есть начало и основание всякого духовного делания. Какие добродетели ни наздашь ты на основании поста, все они будут непоколебимы и непотрясаемы, как назданные на твердом камне. А

когда уберешь это основание, то есть пост, и на место его положишь насыщение чрева и другие неуместные пожелания, тогда все добродетели будут потрясены и разнесены от худых помыслов и от потока страстей, как песок разносится ветром, — и все здание добродетели рушится.

(Преп. Симеон Новый Богослов)

Нам следует так делать: не просто лишь проходить седмицы поста, а исследовать свою совесть, испытывать помыслы, и замечать, что мы успели сделать на этой неделе, что на другой, что нового предприняли достичь на следующую и от каких исправились мы страстей. Если мы не будем исправлять себя таким об-

разом и показывать такую заботливость о своей душе, то нам не будет никакой пользы от поста и воздержания, которым подвергаем себя.

(Св. Иоанн Златоуст)

Есть пост телесный, есть пост и душевный. Телесный пост есть когда чрево постится от пищи и пития; душевный пост есть, когда душа воздерживается от злых помыслов, дел и слов. Добрый постник есть кто от всякого удаляется

зла. Аще убо хощеши, христианине, чтоб тебе пост полезен был, то, постяся телесно, постися и душевно, и постися всегда.

(Св. Тихон Задонский)

Пост телесный ничего не значит без духовного поста внутреннего человека, который состоит из предохранения себя от страстей. Сей пост внутреннего человека приятен Богу и вознаградит для тебя недостаток телесного поста.

(Прп. Варсонофий Великий).

Соблюдение постов необходимо. Это не человеческая выдумка, а содейством Святого Духа постановлено и узаконено Церковию и Соборами, а основание Церкви – Сам Христос. (Прп. Макарий).









#### Святой Иоанн Кронштадтский КАК НАУЧИТЬСЯ ПРОЩАТЬ?

Любя друг друга, надо терпеть друга друга и оставлять, прощать другим их погрешности против нас, чтобы и Отец наш небесный простил нам согрешения наши [Мф. 6, 14].

Себе все легко прощаешь, если согрешишь против Бога или против людей, легко извиняй и других. Люби ближнего как себя, прощай ему много. Сколько раз, если согрешит против меня брат мой, прощать ему? До семи ли раз? Не до семи, но до семидесяти семи раз [Мф. 18, 21], говорит Господь. В этом и познается любовь.

Чтобы не помнить тебе злобы против

тебя ближнего, а от души прощать его, вспомни, что ты сам не чужд злобы, равно как всех других страстей. Признавай немощи и страсти ближнего за свои собственные: прощая друг другу, как и Бог во Христе про-

стил вам [Ефес. 4, 32]. О, как я грешен, противен по грехам моим очам Божиим, людям и даже себе самому! Кто же для меня может быть более противен, кроме меня самого? Воистину никто; в сравнении со мною все праведники. Буду же я немилосердно гневаться на себя и прощение обид и погрешностей ближнего против меня непотребного считать за особенное счастье, да и мне долготерпеливый, щедрый и милостивый Господь простит хотя некоторые согрешения. Я должен помнить, что этим только я и заслуживаю себе милость Владыки, иначе мне давно не надлежало бы жить.

Ближнего надо еще более любить тогда, когда он согрешает против Бога или против нас, ибо он тогда болен, тогда он в беде душевной, в опасности, тогда-то и надо помилосердствовать и помолиться о нем и приложить к его сердцу целительный пластырь - слово ласки, вразумления, обличения, утешения, прощения, любви.

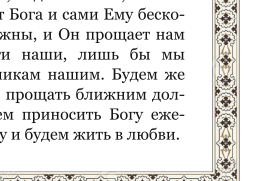
Часто мы озлобляемся на людей прямодушных и открытых за то, что они прямо обличают наши неправды. Такими людьми надо дорожить и прощать им, если они смелою речью обрывают наше самолюбие. Это врачи, в нравственном смысле, которые острым словом обрезывают гнилости сердечные и, чрез пробуждение нашего самолюбия, производят в душе, омертвевшей грехом, сознание греха и жизненную реакцию.

Я сам ежеминутный должник Господу

духовно и телесдуховно грехами и телесно - даром получая от Него вещественные ры: пищу, питье, деньги, одежду, воздух, теплоту, свет, различное довольство жизненное. Как же мне не иметь

удовольствия прощать долги ближнему моему, духовные и вещественные, когда Господь мне прощает бесчисленное множество их? Мы одно тело и друг для друнепременно члены И взаимно одолжены чем-либо. И нельзя нам не прощать друг другу долгов: как в теле естественно одни члены часто живут на счет других, например желудок на счет головы или на счет рук и ног, так и в обществе. А главное, надо помнить, что мы все имеем туне от Бога и сами Ему бесконечно много должны, и Он прощает нам с любовью долги наши, лишь бы мы оставляли должникам нашим. Будем же охотно и усердно прощать ближним долги их нам; станем приносить Богу ежедневно эту жертву и будем жить в любви.









#### Святитель Серафим (Соболев) BEPHOCT CBATHM OTUAM

На минувшем Архиерейском соборе нашей Церкви состоялась канонизация замечательного подвижника Архиепископа Серафима (Соболева) (1881-1950). Предлагаем вашему вниманию выдержки из его духовного наследия.

Апостол Павел писал: Повинуйтесь наставникам вашим и покаряйтесь (Евр. 13, 17). А выше в том же послании Апостол говорит: Поминайте наставники ваша... подражайте вере их (Евр. 13, 7).

Здесь под наставниками разумеются апостолы, а затем их преемники, святые отцы Церкви. Указывая нам на апостольские слова, Святая Церковь хочтобы мы всем слушались св. отцов, и в особенности в области веры, без которой мы не можем угодить Богу и спастись. И это понятно. Святые отцы преподают нам веру спасительную - ту, о которой некогда сказал Господь: Кто уверует и крестится,

спасен будет; а кто не уверует, осужденъ будетъ (Мк. 16, 16). Наставляя нас в этой спасительной истинной вере, святые отцы тем самым предохраняют нас от впадения в самый великий и пагубный грех - от впадения в веру еретическую, за которую апостол Павел налагает анафему, или проклятие, в словах: Если бы мы, или ангел с неба благовествовал вам не то, что мы благовествовали, анафема да будет (Гал. 1, 8). Да и сами святые отцы Церкви предохраняют нас от всякого изменения догматов веры, установленных ими на св. Вселенских соборах, ибо они

проклинают на все века тех, которые допускали, допускают и будут допускать догматические изменения.

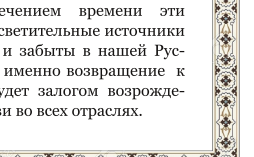
О, если бы мы всегда слушали святых отцов согласно данному апостольскому призыву! Тогда Господь скоро превращал бы все наши скорби в радости, ибо послушание Богу есть источник райского блаженства. А слушать святых отцов как преемников апостолов — это значит слушать Самого Бога. Вот почему Господь сказал: Слушающий вас, Меня слушает: а отвергающий вас, Меня отвергает (Лк. 10, 16).

> Это послушание было отличительным свойством напредков, русших православных ских людей. Раньше каждой церкви, городской и сельской, имелся годовой круг Четьих-Миней свя-Димитрия, тителя Ростовского. Во всей духовной красоте в изображается чистая святая жизнь угодников Божиих и преподается святоотеческое учение, основанное на Боже-Писании. ственном Русский народ зачи-

тывался Четьими-Минеями и руководился ими в своей вере и жизни. Кроме того, в церквах, и особенно в монастырях, во время богослужений всегда предлагались верующим спасительные чтения из творений св. отцов Церкви, по преимуществу св. Феодора Студита и св. Ефрема Сирина, и св. Иоанна Златоуста.

Однако с течением времени благодатные просветительные источники были оставлены и забыты в нашей Русской Церкви. Но именно возвращение к святым отцам будет залогом возрождения нашей Церкви во всех отраслях.









#### UZPSYSHUA STAPUA UOGUWA KATONSAGKOPO

**О молитве**: «Если хочешь молиться, как подобает, не огорчай никого, иначе всуе будешь молиться».

«Если не хочешь отпасть от любви Бога, никогда не делай так, чтобы брат твой засыпал, имея на тебя обиду, или ты сам засыпал, имея на него».

**О** злопамятстве: «Если держишь зло на кого-то, помолись о нём и прекратишь тем самым движение страсти, потому что молитва прогоняет печаль. Если же другой держит зло на тебя, окажи ему

милость и смирись перед ним, постарайся приобрести его дружбу. Этим освободишь его от страсти».

О смысле жизни: «Есть один смысл жизни на земле, хотя и стараются его уничтожить всевозможные теории, — это исполнение заповедей Христовых».

**О гневе**: «Причины, вызывающие гнев, многочисленны, но сходны меж-

ду собой и зависят друг от друга, поскольку связывает их корыстолюбие и себялюбие. Где торжествует гибельный эгоизм, там обязательно присутствует и его тень — гнев. Почему же возникает гнев? Да потому, что на пути себялюбия возникают препятствия».

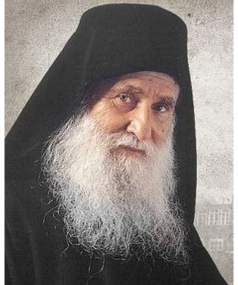
О терпении: «Тот, кто терпит бесчестие, хотя мог и ответить на него, избавляется от грехов. За своё терпение он обретает от Бога утешение, поскольку поверил Ему. Когда почувствуешь печаль или боль от того, что кто-то тебя оскорбил или пристыдил, знай, что получил ты от этого пользу великую, потому что вышло из тебя тщеславие».

**О страданиях**: «Как врач назначает больным для лечения горькое лекарство, так злонравным и сластолюбцам Божественный Промысл попускает мучительные скорби. Пусть каждое страдание будет тебе поводом помнить Бога, и у тебя всегда будет повод для покаяния».

О покаянии: «Зрение своих грехов есть величайший дар Божий, который выше любых высоких созерцаний. Когда мы осознаём нашу внутреннюю тьму, когда открывается нам всё безобразие и отвратительность греха, тогда и Божественная благодать подаёт помощь и удостаивает своего утешения».

Как вести себя: «Говори с кротостью, и не попустит Бог, чтобы тебя поносили и унижали. Если будешь поступать со всеми по любви, тогда и другие будут обходиться с тобой, как с другом своим. Избевыставляться перед гай другими и ни в чем не преткнёшься по Промыслу Божию. Если всё с верой предашь в руки Промысла, не впадёшь в искушение».

«Духовные дары — это дары Самого Святого Духа. Среди них одни кажутся большими, другие меньшими, но все они подаются ради нужд Церкви и проявляются всякий раз, согласно обстоятельствам, для пользы верующих. Крепким в вере подается дар исцеления. Поскольку наши отцы считают, что рассуждение "превыше всех добродетелей", то мы не ошибёмся, если поставим его на первое место как превосходнейший дар. Рассуждение — это разумное и безошибочное суждение о понятиях и вещах, которое сообразуется со временем, средствами, местом, обстоятельствами и служит к на-







зиданию».



#### Священник, Георгий Максимов ПРО "ВОСЬМОЙ ВСЕЛЕНСКИЙ СОБОР"

Вопрос: в последнее время распространяются идеи о том, что "сейчас грядет восьмой вселенский собор, который будет антихристовым и еретическим, и потому скоро в храмы нельзя будет ходить". Это все связывается с намеченным на июнь Всеправославным собором. Якобы он "тот самый, предсказанный старцами". Правда ли это?

Ответ: Неправда. Скажу следующее:

- 1. Вселенский собор по определению не может быть ни еретическим, ни тем более антихристовым. Если какой-то собор еретический, то это автоматически означает, что он для нас НЕ вселенский. Если же мы называем какой-либо собор вселенским, то это означает, что он для нас НЕ еретический. Поэтому фразы типа "Восьмой вселенский собор будет еретическим" являются невежественными.
- 2. Всеправославный собор, который предполагается созвать в этом году, не претендует на звание Вселенского собора. Сами организаторы не называют его таковым. Странно, что именно противники этого собора неоправданно повышают его статус, упорно именуя его Вселенским.
- 3. Это вообще-то не первая официальная встреча представителей всех Православных Церквей после Вселенских соборов. Можно вспомнить Всеправославное совещание 1948 г., Всеправославные соборы 1998 и 2005 годов. Почему они нестали "тем самым восьмым вселенским", а Всеправославный собор 2016 г. им непременно станет?
- 4. По поводу цитат, которые в связи с этим распространяются. Единственная цитата, которая в точности излагает и подтверждает всю эту истерию, та, которая приписывается прп. Кукше Одесскому: "Скоро будет экуменический Собор под названием «святой». Но это будет тот самый «восьмой собор, который будет сборищем безбожных». На нем все веры соединятся в одну. Затем будут

упразднены все посты, монашество будет полностью уничтожено, епископы будут женаты. Новостильный календарь будет введен во Вселенской Церкви. Будьте бдительны. Старайтесь посещать Божии храмы, пока они еще наши. Скоро нельзя будет ходить туда, все изменится. Только избранные увидят это. Людей будут заставлять ходить в церковь, но мы не должны будем ходить туда ни в коем случае". Проверив ссылки, предлагаемые в интернете, я нигде не смог обнаружить чтобы был указан источник данной цитаты. Что неудивительно, потому что на самом деле перед нами ложная цитата. Не так уж редко в последние годы тиражираются выдуманные цитаты, ложно приписываемые святым. Часто их фабрикуют в раскольничьих кругах, и от этой псевдоцитаты пахнет теми же кругами. Этот текст выставляет прп. Кукшу лжепророком. поскольку приписывает ему пророчество: "Скоро будет... тот самый восьмой собор... Скоро нельзя будет ходить в храмы". Однако прп. Кукша умер более пятидесяти лет назад. А более чем пятидесятилетнее ожидание - это никак не "скоро".

- 5. В этих сборниках цитат намешаны прямо противоположные высказывания. Например, одна говорит, что восьмого собора не будет в принципе, другая что будет, но еретический, еще две что восьмой собор будет благочестивый.
- 6. В традиции греческих Церквей еще с Византийских времен распространено мнение о том, что Вселенских соборов было восемь, последним из них считают собор 879 г. при свт. Фотии Константинопольском. Восьмым вселенским собором его называли, например, св. Николай Кавасила, св. Симеон Фессалоникийский, свт. Марк Эфесский, свт. Досифей Иерусалимский и др. То есть, по мнению ряда святых восьмой вселенский собор не только возможен, но УЖЕ был.
- 7. Эти идеи распространяются лишь чтобы поднять панику среди православных, и подтолкнуть их к расколам.









# Иерей Антоний Скрынников ПРОПОВВАЬ В МЬЯНМЯ

Мьянма (Бирма) – преимущественно буддистская страна в Юго-Восточной Азии. Однако некоторые из населяющих ее народов исповедуют протестантизм. И вот среди них неожиданно началось движение к Православию.

Древнюю апостольскую веру решили принять ряд пасторов, после общения с православными во время учебы в Швейцарии. Узнав об этом, их общины тоже пожелали перейти. Один из бывших пасторов – Фома Бои уже два года учится в Москве в Общецерковной аспирантуре. Учит русский язык и богословие. Несколько месяцев назад митрополит Иларион принял его в Православие.

Вместе с Фомой мы уже дважды ездили к нему на родину. В канун Рождества мы встречались с группой пасторов и церковных лидеров ряда деревень штатов Сагайн и Чин. Несколько человек ради встречи с нами ехали двое суток по горным перевалам, так велико их желание узнать Православие. Люди очень интересуются Православием, нашей приверженностью апостольскому учению без искажений. Часто спрашивают, есть ли у нас женское священство и с облегчением воспринимают новость, что нет.

В родной деревне Фомы нас встречали молитвой через усилитель, национальными танцами и пронесли на носилках по селу! Причем Фома говорит, что он ничего не организовывал специально,

что так встречают всегда дорогих гостей, за коих посчитали и нас. Последний раз здесь видели белого человека в 1979 году, английскую женщину.

Все собрались в самый нарядный домик в деревне, где останавливаются гости и проводятся общие встречи. Мы сказали проповедь о Православии, Фома переводил ее на язык народа Чин. Нам весьма пригодились подготовленные обществом прп. Серапиона Кожеозерского листовки на бирманском языке. Нужно было видеть их лица, когда они получали листовки о Православии на их родном языке, это был очень трогательный момент.

Прочитали также небольшую лекцию о Православии в вечерней школе города Хака (на фото внизу ученики школы).

Среди многих других встреч упомяну встречу с двумя пасторами в г. Мандалай. Одного зовут Рал Мун. У него 6 детей. Вся семья ютится в малюсенькой снимаемой хижине из бамбука. 10 лет назад, с его слов, он почуствовал зов Божий и приехал в этот 100% буддийский город проповедовать Иисуса. За 10 лет смог обратить 50 человек и создать общину. Второй пастор — Лиан, только недавно открыл миссию, обратил несколько человек. Оба готовы с общинами перейти в православие. Оставили им икон и листовок на бирманском языке.

По некоторым оценкам до 5000 бирманских протестантов готовятся перейти в Православие. Миссия реальна и может быть плодотворной, если будут созданы соответствующие условия.

