



ПРОСВЕТИТЕЛЬСКИЙ ЛИСТОК ХРАМА ПРП СЕРГИЯ РАДОНЕЖСКОГО В БУСИНОВЕ 10°10 (2014)

# С КРЕСТОВОЗДВИЖЕНИЕМ!

## Что говорят святые отцы о празднике Воздвижения Креста Тосподня?

#### Св. мученик Онуфрий (Гагалюк):

Великий праздник Воздвижения честного и животворящего креста Господня! Вспоминается то светлое явление, когда святая царица Елена, мать св. царя Константина, обрела крест, на котором был

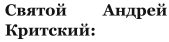
распят Христос Царь и Господь. Не сразу найден был честный крест Христов. Долго искала место распятия Спасителя св. Елена. А когда открыто было место, оказались все три креста. Каков же крест Христов? Приложили первые два к мертвецу и не было чуда. Но после того, как приложи-Христов и ли крест умерший воскрес, собраввесь народ, шийся вместе с Патриархом Иерусалимским Макарием, убедился,

что пред ними святой крест Христов. Радости не было границ. Все спешили облобызать крест Христов, хотя бы взглянуть. Идя навстречу желанию народа, Патриарх

возносил крест вверх, показывая его народу, а народ, в умилении и веселии духовном восклицал: "Господи помилуй"... Так и ныне возносится изображение креста Господня в святых храмах, и его с благоговением целуют верующие люди, испрашивая себе у Христа распя-

того Бога — силы для делания добра и спасения своей души... Покланяясь кресту Господню, мы в то же время славим Его воскресение, и в нем именно залог всего дела Христова. Как Спаситель после страданий и смерти воскрес в славе,

так и все дело Христово никогда не погибнет, но все придет к намеченным от Бога планам.



Мы славим Крест, и лицо всей вселенной озаряется сиянием Воззрение радости. Крест вдыхает мужество и изгоняет страх. Кто стяжал стяжал Крест, TOT сокровище. Лучшее и драгоценнейшее из всех сокровищ, и по

имени и по качеству, по всей справедливости есть, по мнению моему, Крест, на котором, чрез который и в котором утверждено и воздвигнуто здание нашего спасения. Если бы не было Креста, то и Христос не был бы распят. Если бы не было Креста, то и Жизнь не была бы пригвождена к древу. А если бы Жизнь не была пригвождена, то но истекли бы из ребра потоки безсмертия — кровь и вода, очищающие мир.







### тема выпуска

#### Старец Иосиф Ватопедскиий РЕАЛИИ ХРИСТИАНСКОЙ ЖИЗНИ

Добродетели. Многие из нас считают заповеди покушением на свою личную свободу и обвиняют Бога в том, что Он предъявляет какие-то требования! Но давайте посмотрим, каковы эти требо-

вания? Тот, кто воздерживается, становится свободным от неумеренности. Бедный освобождается от корыстолюбия, умиротворенный — от суеты, целомудренный — от сластолюбия, девственный — от блуда, нестяжательный — от сребролюбия, кроткий — от гнева, смиренный — от тщеславия, послушный

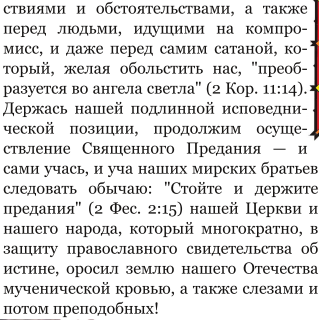
— от сварливости, прямодушный — от лицемерия, исповедник — от предательства, мученик — от идолопоклонства. Итак, каждая добродетель, которая возделывается до смерти, является опровержением соответствующего ей зла и греха, и в этом заключается долг нашего разумного естества. В чем же здесь нарушение свободы?

**Убеждения**. Не будем расслабляться, братия мои,

и увлекаться безжизненными лозунгами заблудившихся западных «духовных писателей» и ученых, которые считают, что учение и пример жизни наших Отцов были важны только когда-то давно, а сейчас будто бы это только предмет изучения. И тогда и сейчас — всегда наша позиция и наши убеждения, наша цель, соединенная с тоской о Небесном Отечестве, вся наша вера и все усилия наши

были и будут оставаться теми же, что и у древних Отцов, которые постоянно, невидимо, но осязательно поддерживают нас, и покровительство которых всегда будет нашей истинной опорой.

Не будем идти на компромисс и отступать перед какими-либо препят-

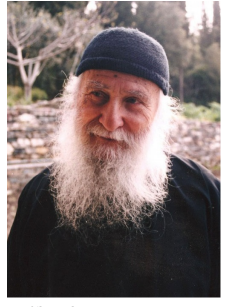


Святоотеческое предание. Многие спросят: «Неужели и сегодня возможно следовать традициям святых отцов?» — отвечаем: «Конечно, и сегодня возможно, и в нашем поколении было возможно, и будет возможно до скончания века».

Рассуждение. Рассуждение — это разумное и безошибочное суждение о понятиях и вещах, которое сообразуется со временем, средствами, местом, обстоя-

тельствами и служит к назиданию. Рассуждение — это предвидение возможных последствий во избежание будущего вреда; это разновидность проницательности, посредством которой здравый ум предвосхищает будущие события. Рассуждение — это дар Святаго Духа, который дается как награда хранящим чистоту совести, тщательным блюстителям Божественных заповедей. Рассуждение, опять же, - это кормило Церкви, посредством которого она руководит своими чадами в бурях и треволнениях неспокойного моря жизни. Рассуждение — штурвал плывущего по бушующим волнам корабля.

Источник: www.agionoros.ru





# наставаения отцов

#### Цель жизни

«Каждый христианин должен находить для себя обязанность и побуждение непременно сделаться святым. Если же вы живете без старания и без надежды быть святыми, то вы христиане лишь по имени, а не по существу, а без святости никто не увидит Господа, то есть, не достигнет вечного блаженства. Верно слово, что Христос Иисус "пришел в мир спасти грешников" (1Тим.1:15). Но мы обманываемся, если думаем, что спасемся, оставаясь грешниками. Спасает Христос грешников тем, что дает им средство сделаться святыми»

(святитель Филарет Московский)

«Святые похожи на Господа, но и все люди, которые хранят заповеди Христовы,

пребывают посредством святых добродетелей... Господь наш Иисус Христос пребывает непрерывно в этом мире с Церковью. Он пребывает и с каждым членом Церкви на протяжении всех веков... Он оставил нам всего Себя в Церкви и постоянно дает дает нам всего Себя, чтобы могли и мы жить в этом мире согласно тому, как Он жил»

(преподобный Иустин (Попович))

#### Воздаяние

«Всем, имеющим любовь к Нему, Бог дает Свое общение. Общение же с Богом есть жизнь и свет и наслаждение всеми благами, какие есть у Него. А тех, кто по собственной воле отступают от Него, Он подвергает отлучению от Себя, которое они сами избрали. Как удаление от света



похожи на Него, а те, которые живут по своим страстям и не каются, похожи на диавола. Думаю, что если бы эта тайна открылась людям, то перестали бы они служить врагу, но каждый всею силою стремился бы знать Господа и быть похожим на Него»

(преподобный Силуан Афонский)

«Когда мы живем со Христом? Когда живем согласно Его Евангелию, [и в] Его Церкви. Ведь в Церкви не только Его Евангелие, но и Сам Он, со всеми Своими совершенствами и добродетелями. Церковь есть вечноживое Тело Богочеловека Христа... В нее вступают посредством священных таинств, в ней

есть тьма, так и отчуждение от Бога есть лишение всех благ, какие есть у Него. Но блага Божии вечны и без конца, поэтому и лишение их вечно и без конца; [так грешники сами будут причиной своих мук] подобно тому, как ослепившие себя не видят света, хотя он светит на них»

(святой Ириней Лионский)

«Не заблуждайся относительно знания о том, что будет [с тобой после смерти]: что здесь посеешь, то там и пожнешь. После исхода отсюда никому нельзя уже достичь успеха... Здесь делание, — там воздаяние, здесь подвиг, — там венцы»

(преподобный Варсонофий Великий)



# BONPOC - OTBET

#### Мученик Николай (Варжанский) О КРЕЩЕНИИ МЛАДЕНЦЕВ

Вопрос: Что отвечать протестантам, говорящим, что будто бы нельзя крестить младенцев, так как они собственной веры не имеют?

Ответ: Таинство крещения должно совершать над всеми, кто обращается "от тьмы к свету, от власти сатаны к Богу" (Деян. 26: 18), кто переходит в общество Христово, в Церковь Его. Спаситель сказал: "кто не родится от воды и Духа, не может войти в Царство Божие" (Ин. 3:5). Поэтому и выясняется в Писании, что крещение есть священнодействие, присоединяющее к Церкви; так и говорится о крестившихся в день Пятидесятницы, что их "присоединилось душ около трех ты-

сяч" (Деян. 2: 41). Посему обо всех христианах сказал апостол Павел: "все мы одним Духом крестились в одно тело" (1 Кор. 12: 13), "которое есть Церковь" (Кол. 1:24).

Принимать в Церковь Христову нужно всех, в том числе и детей, и никто не воспрепятст-

вовать этому. В Евангелии читаем: "Приносили к Нему детей, чтобы Он прикоснулся к ним; ученики же не допускали приносящих. Увидев то, Иисус вознегодовал и сказал им: пустите детей прихо-

дить ко Мне и не препятствуйте им" (Мк. 10:13-14).

через крещение, хотя Спаситель ясно сказал, что не должно препятствовать детям. Они говорят, что дети и без крещения чисты и безгрешны, и потому будто итак войдут в Царствие Божие. Но слово Божие говорит, что все люди грешны (Рим. 5:12). Все Писание утверждает, что и дети повинны в гре-

Сектанты не допускают детей ко Христу

ховной скверне. "Я в беззаконии зачат, и во грехе родила меня мать моя" (Пс. 50:7). И в книге Иова читаем: "кто родился чистым от нечистаго? Ни один' (Иов. 14:4)

В Писании сказано, что крещение заменило собою обрезание. "Во Христе" говорит ап. Павел, "вы и обрезаны обрезанием нерукотворенным... обрезанием Христовым, бывши погребены с Ним в крещении (Кол. 2:11-12) А так как обрезание совершалось над восьмидневными младенцами (Быт. 17:12), то и заменившее его крещение тоже должно совершаться над младенцами.

Сектанты говорят: детей нельзя крестить потому, что при крещении со стороны крещаемого нужно исповедание

> 🚛 веры, по сказанному: "кто будет веровать и креститься, спасен будет; а кто не будет веровать, осужден будет" (Мк. 16: 16). Дети не могут веровать и исповедовать свою веру, поэтому-де, заключают сектанты, их и крестить нельзя. Но эти слова ИЗ E<sub>B</sub>. Марка относятся не



Православное крещение в Кении

к детям, а ко взрослым, от которых можно и должно требовать сознательной веры. Если же приложить эти слова к детям, то получится, что все дети непременно будут осуждены, так как по малосознательности не способны веровать тому, что проповедует Церковь.

На самом деле, по христианскому пониманию, дети должны быть крещены по вере тех, кто приносит их ко Христу: по вере родителей и восприемников. Подобно тому, как Христос благословил детей (Мк. 10:16) по вере в Него тех, кто приносил их, так Спаситель дарует детям благодать крещения, по вере их родителей и восприемников.

# икватарочаор о

#### Архимандрит Иоанн (Крестьянкин) **СЛОВО О МАЛОМ ДОБРЕ**

Многие думают, что жить по вере и исполнять волю Божию очень трудно. На самом деле — очень легко. Стоит лишь обратить внимание на мелочи, на пустяки и стараться не согрешить в самых маленьких и легких делах. Это способ самый простой и легкий войти в духовный мир и приблизиться к Богу.

Обычно человек думает, что Творец требует от него очень больших дел, самого крайнего самоотвержения, всецелого уничтожения его личности. Человек так пугается этими мыслями, что начинает страшиться в чем-либо приблизиться к Богу, и даже не вникает в слово Божие:

«Все равно, — думает, — ничего не могу сделать для Бога и для души своей, буду уж лучше в сторонке от духовного мира, жить как живется».

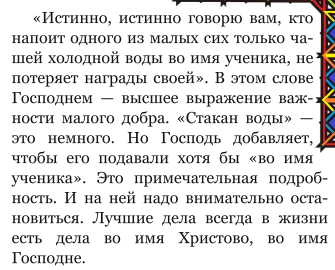
У самого входа в религиозную область, существует некий «гипноз больших дел», — «надо делать какое-то большое дело — или никакого». И люди не делают никакого дела

для Бога и для души своей. Удивительно: чем больше человек предан мелочам жизни, тем менее именно в мелочах хочет быть честным, чистым, верным Богу. А между тем через правильное отношение к мелочам должен пройти каждый желающий приблизиться к Царствию Божию.

Мелкие хорошие поступки — это вода на цветок личности человека. Совсем не обязательно вылить на требующий воды цветок море воды. Можно вылить пол-

стакана, и это будет для жизни достаточно, чтобы уже иметь для жизни большое значение.

Совсем не надо человеку голодному или долго голодавшему съесть полпуда хлеба — достаточно съесть полфунта, и уже его организм воспрянет.



«Благословен грядущий — в каком-либо смысле — во имя Господне», во имя Христа. Дух, имя Христово придают всем вещам и поступкам вечную ценность, как

бы ни были малы поступки.

И простая любовь жертвенная человеческая, на которой всегда лежит отсвет любви Христовой, делает значительным и драгоценным всякое слово, всякий жест, всякую слезу, всякую улыбку, всякий взгляд человека. И вот Господь ясно говорит, что даже не во Имя

Его, а только во имя Его ученика сделанное малое доброе дело уже есть великая ценность в вечности.

Если бы люди были мудры, они бы все стремились на малое и совсем легкое для них дело, через которое они могли бы получить себе вечное сокровище. Чтобы всквасить бочку с тестом совсем не надо ее смешивать с бочкой дрожжей. Достаточно положить совсем немного дрожжей — и вся бочка вскиснет. То же и доброе: самое малое может произвести огромное действие. Вот почему не надо пренебрегать мелочами в добре. Поистине, малое добро более необходимо, насущно в мире, чем большое. Без большого люди живут, без малого не проживут.





## пить к боги

#### ПРАВОСЛАВИЕ В ОКЕАНИИ

"И будете Мне свидетелями... даже до конца земли" (Деян. 1:8), сказал Христос Своим ученикам. И во исполнение этих слов учение Его еще с I века стало распространяться в Европе и Азии, а позднее и в других частях света. Но остается еще целая область нашей пла-

остается еще целая область нашей планеты, куда вплоть до XXI века не ступала нога православного миссионера. Это Океания — крупнейшее в мире скопление островов, расположенное в юго-западной и центральной частях Тихого океана. На некоторых островах есть собственные независимые государства, другие являются "заморскими территориями" западных стран. В общей сложности здесь проживает почти одиннадцать миллионов че-

ловек. И, за исключением Новой Зеландии, ни на одном из островов до недавнего времени не было никакого присутствия Православной Церкви. Первым миссионером здесь стал митрополит Новозеландский Амфилохий (Цукос) из Константинопольского патриархата.

Владыка Амфилохий родился в 1938 г на острове Родос, духовно возрастал под руководством старца Амфилохия (Макриса), канонизация которого готовится в ближайшее время. Иеромонах, а затем игумен монастыря Тсари отец Амфилохий (Цукос) стал тем, кто возродил монашество на Родосе. Своей искренностью, мудростью, скромной и благочестивой жизнью он стяжал глубокое уважение и любовь как живущих на

острове, так и за его пределами, многие называют его старцем. В 2005 году отца Амфилохия рукоположили во епископа Новозеландского. И скоро он начал миссию в соседнем островном государстве — Фиджи. Здесь проживает 850 ооо человек, около 40% населения яв-

ляются потомками индийцев, завезенных сюда британцами в колониальный период, а 60% — коренными жителями архипелага. Некогда местные аборигены были известны как жестокие каннибалы, но теперь это давно уже в прошлом.

В 2009 году владыка Амфилохий крестил первых обратившихся в Православие фиджийцев. С этого времени он ежегодно посещает страну, оставаясь здесь подолгу, и живя той же простой жизнью, что и местные жители. В 2012 году правительство Фиджи официально зарегистрировало здесь Православную Церковь. За пять лет удалось многое. На двух самых крупных островах архипелага действуют четыре православных храма.

На острове Вити Левуанд — церковь святой Параскевы в Сабето и большой Свято-Троицкий храм в Савени, а на острове Вануа Леву — церковь святых Афанасия и Николая в городе Лабаса с церковь во имя святого великомученика Георгия. Рукоположены и совершают служение клирики из числа мес-

тного населения — отцы Варфоломей, Варнава и Георгий. Учитывая твердую монашескую закалку владыки Амфилохия, неудивительно, что он уже основал на Фиджи православный монастырь во имя Успения Божией Матери. В нем пока только двое монахов. И всего примерно двести православных фиджийцев-прихожан. Также действует православный приют на 20 мальчиков.

Что помогает местным стать православными? Вот слова одного из них: "Я был воспитан в индуизме и не хотел становиться христианином, но познакомившись однажды с митрополитом, я увидел святого человека, наполненного любовью и верой".



